
Kniha byla vydána ve spolupráci s Ministerstvem kultury České republiky 
a s přispěním Nadace Český literární fond.

© Martin Machovec, 2021
© Torst, 2021

ISBN 978-80-7215-691-7

Na obálce je reprodukována fotografie Ivana Martina Jirouse s lampou  
během Ságlova filmování Bondyho čtení Invalidních sourozenců v hospodě  
Na Zavadilce v Klukovicích na podzim 1974. Foto: Ivo Pospíšil.



 
Motivy „apokalypsy“  

jakožto významný prvek  
undergroundové literatury  

doby „normalizace“

- - - - - - - - - - - - - - - - - -  - - - - - - - - - - - -



245

Nejprve předeslání týkající se dvou výrazů, které jsou v názvu to-
hoto příspěvku dány do uvozovek.

1/  Řecké slovo apokalypsis, tj.  „zjevení“, známé především 
z Nového zákona, je v dnešní češtině často používáno v nereligioz-
ním významu, tj. jako synonymum „zkázy“, „zmaru“, „katastrofy“ 
chápané většinou globálně, finálně, ale též parciálně. Pod moderní 
českou literární obdobou biblické či gnostické apokalyptiky se tedy 
rozhodně neskrývají jakési delirantní vize „hvězdy zvané Pelyněk“247 
či „dravé bestie o deseti rozích a sedmi hlavách“,248 případně „krá-
lů shromážděných na místě Armagedon“249; jejím obsahem je spíše 
prostá předtucha konce, resp. zániku.

2/ Výraz „normalizace“, jenž v češtině nabýval na novém, poli-
tickém významu až od roku 1969, je velmi dobrým příkladem zave-
dení principů orwellovského newspeaku, či slovy Bohumila Hrabala 
řečeno, „sémantického zmatku“250 do každodenní jazykové praxe. 
Připomeňme si ještě další příklady oné politicko-žurnalistické 
hantýrky z počátku let sedmdesátých, ony pod tlakem mocensko-

-politické konstelace vynucené „sémantické posuny“: spontánní 
demokratizační proces z roku 1968 byl vydáván za „kontrarevoluci“, 
což mělo mj. sugerovat představu, že stalinský puč z roku 1948 byl 

„revolucí“; přepadení Československa vojsky cizích států bylo náhle 
označováno jako „bratrská pomoc“, usurpátorský režim a v jádře 
stále totalitní politický systém byl nazýván „demokratickým soci-
alismem“ či „socialistickou demokracií“.251

247] Ap. 8:11.
248] Ap. 13:1.
249] Ap. 16:16.
250] Viz Hrabalovu textovou koláž Sémantický zmatek, in  Sebrané spisy Bohumila 
Hrabala, sv. 15 – Domácí úkoly, Pražská imaginace, Praha 1995, s. 363.
251] O významové vyprázdněnosti pojmu „socialismus“, zejména v jeho adjektiv-
ním, atributivním užití jako např. „socialistická společnost“, „socialistická morál-
ka“, „socialistická věda“, „socialistická demokracie“, „socialistická republika“ viz 
Fidelius, Petr, „Dva otazníky nad jednou větou“, in  Revolver Revue, XXXV, 120, 
2020, s. 126–132. Fidelius zde mj. píše: „Přívlastek zde, jako dřevokazná houba, vy-
žíral sémantickou dřeň postiženého jména, až z něho zbývala pouhá slovní slupka, 
jež se dala použít k označení čehokoliv.“



246

Věc byla jasná: cílem československé loutkové vlády, nyní opět zcela 
v rukou prokremelských aparátčíků, bylo nejen naprosto potlačit 
zbytky demokratizačního úsilí z roku 1968 a za každou cenu umlčet 
jeho představitele, ale také sebrat lidem jejich výrazové prostřed-
ky, tedy i možnost dorozumění. Vnucením změny významů řady 
frekventovaných a konkrétně historicky podmíněných pojmů se 
rovněž pokusit změnit samo myšlení lidí; neboť bylo-li co hodno 
v dějinách Československa z let 1948–1989 označení „normalizace“, 
byl to právě onen demokratizační pokus z roku 1968, a nikoli léta 
po sovětské okupaci.

Není snad proto tak velký div, že básníci a spisovatelé, snažící se 
v sedmdesátých letech o autentickou, nemanipulovanou, neideo
logizovanou reflexi své doby, doby vskutku nového „babylónského 
zmatení“ ne-li jazyků, tedy alespoň jednoho jazyka, tíhli k aktua-
lizaci motivu „zkázy“, případně i oné „apokalypsy“ v širším slova 
smyslu.

Literární autoři a hudebníci českého undergroundu let sedmdesá-
tých a osmdesátých rozhodně v roce 1968 nepatřili k předním před-
stavitelům „obrodného“, demokratizačního procesu ať již z řad poli-
tiků či publicistů a žurnalistů. Těmi naopak většinou byli někdy více, 
jindy méně ke skutečné demokracii se klonící členové komunistické 
strany, tj. lidé, kteří byli až do té doby vlastně společensky privile-
gováni a v daném historickém okamžiku si uvědomovali možnost, či 
spíše nutnost ekonomických i politických reforem. Pokud to oněm 
literárním autorům a hudebníkům budoucího undergroundu do-
volil jejich většinou ještě velmi mladý věk, využívali tehdejší, pod-
statně větší míry svobody k uměleckému a názorovému uplatnění, 
jak jen to šlo. Nicméně zřejmě právě proto, že nebyli angažováni 
v centrech dění politického, dokázali posléze reflektovat frustraci 
nastupující husákovské „normalizace“ o poznání objektivněji než 

Ono „zvláštní používání jazyka“ za totality velmi dobře analyzuje též např. Petr 
Steiner v knize Lustrování literatury. Česká fikce v politickém kontextu (NLN, Praha 
2002), zejména v  kapitole „Poetika politického procesu: Dělný lid kontra Rudolf 
Slánský a spol.“, s. 175–224.



247

tehdy nejpřednější českoslovenští spisovatelé, političtí komentá-
toři a žurnalisté, později vesměs tzv. disidenti či emigranti, kteří 
byli konkrétním politickým obsahem let 1968/69 většinou zcela 
absorbováni. Další paradoxní výhodou autorů a tvůrců, kteří se po-
sléze stali předními nositeli undergroundové kultury, bylo rovněž 
to, že vlastně až do počátku sedmdesátých let z různých příčin buď 
jen živořili na pokraji české literární scény252 (někdy záměrně, vě-
domě, majíce nechuť k jakékoli konjunkturálnosti, jindy proto, že 
jim byla cizí ona dobová témata, zatímco jejich vlastní témata se 
u širších čtenářských okruhů nesetkávala s dostatečným zájmem, 
i když se tak dělo nejspíše proto, že většina jejich textů nebyla před 
rokem 1968 vůbec vydatelná a následné období relativní demokra-
cie bylo prostě příliš krátké), nebo do české literatury ani nestačili – 
už jen vhledem ke svému mládí – vstoupit, resp. jejich literární de-
buty byly omezeny na pár časopiseckých otisků v letech 1968–69.253

Tyto drobné postřehy z roviny spíše psychologicko-sociologické 
než literárně-historické je zřejmě třeba mít na paměti, chceme-li 
adekvátně interpretovat zejména literaturu undergroundu z let 
sedmdesátých. Je rovněž možno vzít jako východisko konstatování, 
že zatíženost traumatem roku 1968 byla u všech tehdejších under-
groundových autorů podstatně nižší než u bývalých prominentů 
a pozdějších disidentů, kteří byli náhle – a to opět zcela v orwellov-
ském duchu – nejen zbaveni možností publicity, ale vlastně i „vy-
mazáni“ z dějin české literatury a kultury.

A ještě jedna okolnost zde zřejmě stojí za povšimnutí, totiž že 
časté vize zkázy, zmaru, beznaděje, případně autodestrukce či ale-
spoň rozvratu, úpadku, jak je artikulovali undergroundoví autoři, 
jsou ve svém záběru vskutku mnohem všeobecnější než reflexe 

252] Tak např. Egon Bondy, Milan Knížák, I. M. Jirous či Andrej Stankovič, dále 
též marginalizovaní folkoví zpěváci, např.  Jaroslav Hutka či Vlastimil Třešňák, 
a zejména pak pohrdaní rockoví hudebníci píšící též své vlastní texty pod vlivem 
dobové americké undergroundové hudebně-literární scény.
253] Tak např. Vratislav Brabenec, Svatopluk Karásek, Pavel Zajíček, František Pá-
nek a ovšem pak celá „mladší undergroundová generace“, vstoupivší na literární – 
samozřejmě již jen samizdatovou – scénu až v osmdesátých letech.



248

vlastních frustrací z pera „osmašedesátníků“ (za všechny ostatní 
připomeňme třeba známou polemiku Milana Kundery a Václava 
Havla o „českém udělu“254) a přitom jsou jen ve zdánlivém rozpo-
ru s vysloveně radostnou tvůrčí atmosférou, jaká byla v první 
polovině let sedmdesátých pro „veselé ghetto“ undergroundu pří-
značná. Toto mikrospolečenství bylo totiž také zcela přirozeným 
zdrojem „mikroklimatu“, v němž se lépe dařilo přežít jednotlivcům 
obdobně smýšlejícím a tvořícím, kteří si takto mohli být vzájemně 
oporou, zdrojem sebeafirmace, ale příležitostně i „zpětné vazby“. 
(Že v případě českého undergroundu zároveň šlo o společenství ve-
lice různorodé, heterogenní, jakkoli byli alespoň na počátku jeho 
nositeli především rockoví hudebníci a vyznavači této „prokleté 
hudby“ a s ní spojeného specifického hodnotového systému a ži-
votního stylu, bylo spíše výsledkem šťastné shody okolností; tato 
skutečnost je ostatně také dosti dobře známa a není třeba ji zde 
nějak zdůrazňovat.255)

Příklady „apokalyptických“ motivů v undergroundové poesii:
Experimentální hudební těleso Aktual Milana Knížáka bylo 

v mnoha ohledech předchůdcem českého undergroundu ve vlast-
ním slova smyslu. Vedle efemérních českých skupin jako např. 
The Primitives Group či The Hell’s Devils to byl právě Aktual, jenž byl 
inspirací pro o něco později vzniknuvší skupinu The Plastic People 
of the Universe, dnes nejvěhlasnější legendu českého undergroun-
du, či pro ještě o pár let později vzniknuvší kapely DG 307, Umělá 
hmota a několik dalších.

254] Viz Havlovu stať Český úděl?, in  Havel, Václav, Spisy 3  – Eseje a  jiné texty 
z let 1953–1969, Torst, Praha 1999, s. 888 (v poznámkovém aparátu tamtéž je otištěn 
i příslušný esej Milana Kundery, Český úděl, s. 992–998).
255] Viz především: I. M. Jirous, Zpráva o třetím českém hudebním obrození, in Jirous, 
I. M., Magorův zápisník, Torst, Praha 1997, s. 171; rovněž Janoušek, Pavel (ed.), Dějiny 
české literatury 1945–1989, IV. díl, 1969–1989, kap. Společenství a poetika undergroun-
du, s.  279–295; kap.  Próza undergroundu, okruh Revolver Revue, s.  455–460. Viz též 
první kapitolu v této knize.



249

Řada Knížákových textů256 již z roku 1968 i z let pozdějších se 
zřetelně nese v ironickém duchu politické provokace, ba i blasfé-
mie, tak např. Miluju tebe a Lenina, Děti bolševizmu, Mesiáš bolševik, 
Bolševický bozi; jiné jsou artikulacemi vizí „nového světa“, jejichž 
podhoubím nepochybně byly utopie americké „kontrakultury“ še-
desátých let (např. Apoštolové, Jak by to bylo božský, Mrdej a neválči, 
Vyslanci z kosmu, Město aktuálů, Pochod aktuálů). V nich obsažené 
představy zásadní „změny“, „přerodu“, „očisty“ jsou již dosti blíz-
ké náladám „apokalyptickým“. Nejznámějšími Knížákovými texty 
z roku 1968 jsou však zřejmě Atentát na kulturu257 a Staňte se prasetem. 
V druhém z nich se praví:

Zahoďte mozky  /  zahoďte srdce  /  zahoďte všechno  /  co vás dělá člově-
kem // STAŇTE SE PR ASETEM! / STAŇTE SE PR ASETEM! / STAŇTE 
SE PRASETEM! / STAŇTE SE PRASETEM! // prase si dobře žije / jen žere 
a pije / a taky mrdá // STAŇTE SE PR ASETEM! / STAŇTE SE PR ASE­
TEM! / STAŇTE SE PR ASETEM! / STAŇTE SE PR ASETEM!

Apelativní reflexe odporu k pseudolidství, v těchto (i dalších Knížá
kových) textech obsažené, lze jistě též číst jako varování před ces-
tou, po které se lidstvo zřejmě začíná vydávat a z níž není návratu.

Ještě předtím, než se Egon Bondy sblížil s undergroundovým okru-
hem Plastic People, napsal mnoho básnických i filosofických textů, 
které by nepochybně bylo možno interpretovat jako moderní ob-
dobu apokalyptické, resp. profeticko-karatelské literatury. Bylo by 
též možno doložit, že celá jedna tvůrčí a myšlenková linie Bondyho 
literárního díla je již od padesátých let vlastně nesena autorovou 

„žízní po apokalypse“, konkrétněji ovšem spíše po „radikální spole-
čenské změně“, k níž prostě musí dojít třeba i za cenu obrovských 

256] Soubor Knížákových textů pro Aktual vyšel ve svazku: Knížák, Milan, Písně 
kapely Aktual, Maťa, Praha 2003.
257] Tento text je otištěn v 9. kapitole, s. 218.



250

společenských otřesů, případně i faktického zániku stávajících ci-
vilizačních formací; nemá však smysl zabývat tímto podrobněji, mj. 
též proto že právě tato linie jeho tvorby měla zřejmě v undergroun-
du sedmdesátých let spíše menší ohlas.

Bondyho Tzv. „březnová báseň 1971“ ze sbírky Zápisky z počátku let 
sedmdesátých258 byla sice napsána ještě předtím, než byl její autor 
přijat okruhem Plastic People jako „undergroundový klasik“, ale její 
poetika místy zřetelně předjímá texty, které psal v letech následu-
jících, kdy se underground vskutku prolnul s jeho životem a dílem. 
Text je vlastně jednou velkou litanií, sérií prokletí a varování před 
katastrofou, jimiž, vskutku podoben biblickému prorokovi, stíhá 
autor své bližní bez výjimky:

[…] Ne – je jasné že nelze začít bojovat holýma rukama a z ničehonic / ale 
kdo ještě je člověkem / musí se už od nynějška připravovat / protože režim 
státního kapitalismu musí být zničen / jen nesmíte znovu dopustit abyste se 
opět jak v osmašedesátém dali vláčet profesionálními aparátníky / Svobody 
Dubčeky a Černíky / kteří pochopitelně nemají zájem na tom aby se opravdu 
změnil režim jenž je vytvořil a z něhož žijí / Musíte si stále být vědomi že 
socialismus / není nic víc a nic míň / než samosprávná organizace společ-
nosti / že tedy všechna síla je ve vašich rukou / jen když jich použijete / A po-
chopíte právě teď co říká Mao Ce-tung / že nikdo nemůže osvobodit lidi sho-
ra / shora je je možno jen ujařmit // Za vašimi zády se ve skutečnosti třese 
vykořisťovatelská oligarchie / Sovětský svaz nepřežije osmdesátá léta / ale 
vy musíte být připraveni / I kdyby pozavírali všechny marxisty / nemohou 
pozavírat všechny vás // Nepíšu vám poesii a nikdy jsem vám nechtěl psát 
poesii / chcete-li poesii naserte si do ksichtu a pěkně si to rozmažte jako pleťo-
vý krém / který právě k vaší duši sluší / Nejstrašnější není totiž brutalita s níž 
jednotliví lidé jsou zbavováni svobody ba života / nejstrašnější je bestialita 
s níž nás všechny s klidem přinucují přihlížet ba tleskat / Šedesátiletí – jděte 
se přímo postavit do fronty před krematorium / čtyřicetiletí – ať vám uhnije 

258] Tato sbírka vyšla v 7. svazku Básnického díla Egona Bondyho, Pražská imagina-
ce, Praha 1992, s. 5–55 (citovaný úryvek na s. 40–42; též ve 2. svazku Bondyho Bás-
nických spisů, Argo, Praha 2015, s. 346–351 (citovaný úryvek na s. 348–350); původní 
samizdat pochází z roku 1972.



251

zaživa vaše přirození i přirození vašich manželek a hnusných milenek / dva-
cetiletí – jděte se rovnou oběsit / jestliže nebudete ode dneška připravovat 
den co den válku válku válku / válku a válku zločincům / kteří jinak / s vámi 
nebudou dělat žádné cavyky […]

Naslouchajíce takovýmto výzvám, snažili se tehdy mladí under-
groundoví debutanti o vyjádření vlastních pocitů, jež s výše cito-
vanými reflexemi v mnohém souznějí.

Pro poesii Milana Kocha jsou nejtypičtější „chrlená“ polytematic-
ká pásma, v nichž jsou jistěže zachycovány také různé drastické, 
hrůzné momenty života člověka, ale anticipace zániku, všeobecné 
katastrofy apod., byla Kochovi spíše cizí. Nicméně i takové texty 
se v jeho rozsáhlém, doposud většinou tiskem nevydaném díle259 
najdou. Tak např text ze září 1969 ze sbírky bez názvu:

7 bomba 9  //  Propálené ulice a  zalokaná předměstí tmí se v  tělech mrt-
vých / Věky lidského snažení dobrovolně spáchaly sebevraždu / Již není vůle 
k nadčlověku / a kroky směrující ke komunismu uvízly ve vlnách atomového 
bahna / Opuštěné jsou chrámy kde konaly se novoroční mše / Parlamenty 
opuštěné jsou a jen jejich hlasy zní v ozvěně jak při hlasování a volení de-
mokracie / Opuštěné soudy a jejich stolice mlčí neboť – neboť nemají komu 
by přisoudily trest odnětí svobody / Akademie moudře opuštěné a rozvalené 
nepřijímají nové členy neb bomba sedmdesát devět obsadila všechna místa 
navěky / Továrny opuštěné v pilných modrácích jen sní o ruchotu a mist-
rovství dlaní zámečníků / Opuštěné chlévy jsou svým bučením / Opuštěné 

259] Z Kochova díla vyšly zatím tři drobné knižní výbory: Koch, Milan, Červená 
KarKULKA a jiné básně, Vokno, Praha 1992; týž, Hóra láv (vybrané básně), Kalich, Pra-
ha 2006; týž, Nemožný čaroděj člověk (vybrané básně), Malvern, Praha 2016 (kromě 
toho vydal Kochův cestopis Panický Kumburk soukromým tiskem Jaromír F. Typlt 
v roce 1996). Kompletní samizdatovou edici Kochova díla, kterou v roce 1975 poří-
dila Mirka Kochová, opsal Ondřej Horník a je od roku 2016 k dispozici ve formátu 
PDF na stránkách knihovny Libri prohibiti: https://www.libpro.cz/sebrane-spisy-

-milana-kocha/ Tento opis však nemá parametry standardní knižní edice: Horník 
ve své ediční poznámce sice obhajuje nutné korektury svého opisu, ale tyto opravy 
nejsou zcela důsledné.



252

jsou zotavovny a parky a bazény / A přistávací dráha přijímá jen bombu 
sedmdesát devět […].260

Řada textů Pavla Zajíčka, psaných v letech 1973–75 pro jeho expe-
rimentální hudební skupinu DG 307,261 vyjadřuje častěji touhu po 
destrukci stávajících pseudohodnot. Vliv Milana Knížáka je v nich 
dosti patrný. Tak např. Útok na historii, Papírový aPsolutno, Podoba, 
Až, Degenerace, Kanál zvanej fetišismus. Vskutku apokalyptickými 
náladami jsou neseny např. texty Návraty a Očišťování. V Návratech 
čteme:

návraty času / bez omezení / návrat prostoru / bez vlastnění / návrat kame-
ne / do skály // vše jako na počátku / tvoření / vše se do prvotního / promě-
ní // návrat divoký / přírody / do vyhlazenejch měst / návrat železa do zemský 
hmoty / návrat dávno / spadlejch hvězd […]

V závěru Očišťování lze registrovat podobné nálady:

[…] každý ráno bychom se měli očišťovat / každou noc bychom se měli milo-
vat / každou vteřinu bychom měli bejt / připravený na konec.

V Zajíčkově rané tvorbě však již také zaznívají tóny utopické, para-
doxně radostné vize světa, v němž navzdory všem hrůzám je mož-
no žít. Právě tyto „post-apokalyptické“ motivy a obrazy, o nichž 
ještě bude zmínka dále, jsou snad nejosobitějším tematickým příno-
sem českého undergroundového ghetta české literatuře. V Zajíčkově 
básni Nový bojovníci, nepříliš ironické parafrázi věhlasné „dělnické 
hymny“ Vězeňská od Norberta Zouly, jsou tyto momenty velmi silné:

[…] vstávaj nový bojovníci / v naději se radující / vstávaj nový bojovníci / 
žádný kurvy žádající / vstávaj nový bojovníci / nadšený a chápající.

260] In Nemožný čaroděj člověk (2016, Horník, Ondřej, ed.), s. 29 (v opisu samizdatu 
na stránkách knihovny Libri prohibiti dal editor sbírce, z níž tento text pochází, 
pracovní název [básně převážně z roku 1969].
261] Viz svazek Pavel Z., DG 307 (Texty z let 1973–1980), Vokno, Praha 1990.



253

V textu Exploze myšlení je opět patrná představa kladného postoje 
k životu po „destrukci“:

[…] exploze přemejšlení / rozpaluje vzduch / výbuchy soucítění / pronikavej 
zvuk // jak krásný je / todle ničení / jak krásnej je / společnej duch.

Připomínají-li Knížákovy, Zajíčkovy, ale ovšem i Bondyho postu-
láty vyjadřované prostřednictvím básnických či kvazibásnických 
textů vize spíše protokomunistické než raně křesťanské, evokují-li 
tak trochu slova z refrénu druhdy populární Pottierovy písně, totiž, 
C ’ est la lutte finale, / groupons-nous, et demain / L’ Internationale / Sera 
le genre humain, není to jistě náhoda, neboť křesťanská apokalypti-
ka i eschatologie ožívala v dějinách vícekrát a občas byly inspirace 
z ní čerpané užívány k dosti překvapivým účelům, avšak u českých 
undergroundových autorů jsou tyto reminiscence vesměs vyvažo-
vány silnou dávkou ironie a sebeironie, které ostatně patří k dal-
ším konstantám undergroundové literatury jakožto celku.

Zcela prosty jakýchkoli ideologických, věroučných reminiscencí 
jsou však apokalyptické motivy v básních dalšího významného un
dergroundového tvůrce, byť zároveň silně psychopatické osobnosti, 
totiž Františka Pánka. Symptomatický je v tomto ohledu hned úvod-
ní text z Pánkova básnického cyklu ze sedmdesátých a osmdesátých 
let,262 totiž báseň Monarcha Bůh:

V rámu hrobů prostorou / drápy na mrtvol křídlách / zjevil se hádanek drav-
čích / hlasy! // Porodu prdelí kolíbka / zářící zázrak unikum / konce šlak, 
ideál / hovnivál mlh mdloby duch / smrtihlav monarcha Bůh.

Např. v textu s titulem Zvůli je silně přítomna vize zániku:

262] Kompletní soubor Pánkových básní v původním znění vyšel ve svazku: Pánek, 
Fanda, Vita horribilis 1972–1985, Kalich, Praha 2007 (původní Pánkovy samizdatové 
soubory byly buď nepojmenovány, nebo vycházely pod titulem U prdele).



254

Zvůli  /  k  životu máš vole vůli  /  je to sen,  /  jak brontosaurus  /  vy-
mřeš / vole  /  jen.  //  Ikar  /  vysoko si vole lítal,  /  jako včera dnes  /  do 
hoven si  / hlade  /  kles.  //  Hmyz  /  hovno červe víš,  /  jak v  přírodě 
hrobě / hrobaříš / vole / sám / v sobě.

Díky zhudebnění, jehož se od Plastic People dostalo Pánkovu textu 
Eliášův oheň vstoupil do povědomí alespoň undergroundové komu-
nity básnický obraz, v němž nikoli jen kontrastem, ale spíše para-
lelitou, synonymitou tzv. vysokého, představovaného zde „láskou 
Boží započatou“, s tzv. nízkým, symbolizovaným zde „lahví rumu 
započatou“, je opět nastoleno zásadní přehodnocení hodnot.

Zdál se mi dneska / děsný sen, že jsem / byl z hospod / všech vyhozen, / vy-
hozen k ránu / pro věc svatou / pro láhev rumu / započatou. // Zdál se mi 
zkrátka / děsný sen, že jsem / byl odevšad vyhozen / vyhozen, odevšad / pro 
věc svatou / pro lásku Boží / započatou.

Texty, které je v souvislostech undergroundové literatury možno 
nejspíše chápat jako zcela bezprostřední variace na „apokalyptické 
téma“, pocházejí z pera „rockového primitiva“, narkomana a velmi 
osobitého naivisty Josefa Vondrušky. Již jen názvy básní, resp. tex-
tů písní, které byly zhudebňovány skupinou Umělá hmota,263 jsou 
natolik výmluvné, že není příliš nutno z nich dále citovat či je ko-
mentovat. Tak např. Podivné divadlo, Živé mrtvoly, Divocí andělé a ze-
jména Konec světa – text, jenž byl inspirován Bondyho Invalidními 
sourozenci. Ve Vondruškově Konci světa se mj. praví:

[…] Začly houkat sirény / šířejí se migrény / Celá zem se v peklo mění / je 
slyšet jen řev a klení / Lidé z toho strachem šílí / nejsou jim nic platný prachy / 
Vědějí že pojdou strachy / V nebi praská / voda syčí / vichr hřbitovům zdi 
ničí / Celá země dokola / je umrlčí komora / Každý invalida volá: ‚Postiženci 
vzali roha‘ / a čím víc zeměkoule praská / tím víc invalidi chlastaj / Tleskaj 

263] Výbor z Vondruškových písňových a básnických textů ze 70. let vyšel ve svaz-
ku: Vondruška, Josef, Rock’n’rollový sebevrah, „Zvláštní vydání…“, Brno  1993 (cito-
vaný text Konec světa zde na s. 11; původně ze samizdatové sbírky Nejistoty, 1975).



255

křepčí fetujou / z pohromy se radujou / Bude konec netvora / chcípne ta zlá 
potvora / Nebylo to tu už k žití / šlo na nás čím dál víc blití […].

Spíše již „postapokalyptický“ smutek zaznívá z básně Nejistoty:

Na vrcholu hory sedí poutníci / Tiše hovoří o životě a o smrti // Na dně jezera 
leží slunce / z očí mu kanou zlatý slzy // Pláče pro mrtvé anděly / pro tisíce 
vyhaslých smutných očí // Obloha tmavne čím dál víc / Unavené hvězdy pa-
dají do moře // Na nebi a na zemi panuje nejistota / Smrt svou moc již dávno 
ztratila // Všichni ji prosí o návrat / chtějí se již jen s ní milovat.264

Takto pojatých apokalyptických motivů jsou jen zdánlivě vzdáleni 
další významní autoři undergroundového okruhu, totiž Svatopluk 
Karásek a Vratislav Brabenec, respektive tyto motivy jsou u nich 
modifikovány jejich vírou. Oba tito autoři jsou vzděláním protes-
tantští bohoslovci, a tak bylo nasnadě, že jejich případná tematizace 
apokalyptiky by měla mít zřetelně křesťanské předznamenání. Tak 
je tomu nepochybně u písní Sv. Karáska,265 v nichž novozákonní 
zvěst (včetně momentů apokalyptických) je sice přímo citována, 
avšak vybírána a aktualizována tak, aby co nejvíce postihovala též 
dobové problémy „normalizační“ éry – a ovšem aby víra pomoh-
la k odvrácení hrozící záhuby. Zřetelné je to např. u textů Byl boj, 
Řekni ďáblovi ne, Návštěva v pekle, Je pozdě či Kázání o zkáze Sodomy 
a Gomory, jehož závěr zní:

[…] Vždyť hrstka bláznů nakazí celý město, / pár statečných spasí město v do-
bách zlých. // Nenašel Bůh těch potřebnejch deset, / města se vzdal – život 
z něj odvolal. // I v našem městě hledá Bůh aspoň těch deset. / Nenajde-li – 
pak je vše v prdeli.

264] In Vondruška, Josef, Rock’n’rollový sebevrah, „Zvláštní vydání…“, Brno  1993, 
s. 19 (původně ze samizdatové sbírky Nejistoty, 1975).
265] Karáskovy písňové texty vyšly ve dvou knižních vydáních: Karásek, Svato-
pluk, Protestor znamená vyznávám, EKK  – Kalich, Praha  – Žďár n. Sázavou  1993; 
Karásek, Svatopluk, V nebi je trůn, Maťa, Praha 1999 (druhý svazek je textově spo-
lehlivější).



256

Ale přímo kvintesence opaku černobílých předtuch boje dobra 
se zlem, jenž končí ve všeobecném zániku, v triumfu zla a smrti, 
vize nejen křesťanská, ale třeba i taoistická, je obsažena v písni 
Podobenství o zrnu a koukolu:

[…] To pole je náš svět a v něm roste / ďáblova setba i setba dne, / mnohé 
jsou teď spory, / zrnem kdo byl, kdo koukolem byl. // Vždyť je tu ten, co sil, 
když byla noc, / a jeho lidi, když získaj moc, / stavěj lágry a komory, / plevel 
lidskej aby oddělen byl. // Přicházej mnozí a pod různou lstí, / tu lidskou 
setbu že pročistí, / pak natáhne bačkory, / za plevel kdo označen byl. // A jak 
v celém poli, tak i v duši tvé / je dobro se zlem fest prorostlé, / tak jsme dob-
rý – i potvory, / vždyť Bůh i ďábel přeci v srdci tvém sil. // Kdyby tak přišly 
ňáký nemehla / že náš svět zbaví od všeho zla, / řek bych: Vy blázni, to jsou 
fóry, / kdo z nás by pak v tom poli zbyl?[…]

U Vratislava Brabence266 je snad religiozita méně bezprostřední, je 
jaksi sublimována do svého druhu ekologicky laděného „pantheis-
mu“; jde o vize světa, z něhož jako by křesťanský Bůh již odešel. Tak 
např. v textu Dopis z roku 1973 stojí:

[…] neptej se a spi je ráno a není vidět / jsi v moři a není slunce v hrobě / a není 
smrti odešla od nich / přišel muší život létat a trápit / a pomstít hříchy / lé-
tám / létám / přicházejí mrtví a přejí mi všechno / nejlepší k ránu / je radost 
moře hrozná / je radost hrozná / znáš vtip o pádu / je nenávist hrozná je láska 
je vražda záře / hvězdy / je ráno odešli nesou červa na popravu / a křídla 
vraha a vraha si nesou / každý svého / je vražda záře lampa na vodě / je 
hvězda vražda svítí […].

Brabenec velmi silně ovlivnil vývoj undergroundové literatury také 
svým výběrem a aranžmá textů jiných autorů, resp. svého druhu 
literárních koláží, které se v hudebním provedení Plastic People 

266] Soubor Brabencových samizdatových textů vyšel nejprve ve svazku: Brabe-
nec, Vratislav, Sebedudy, Vokno, Praha 1992, podruhé v rozšířené edici: Sebedudy 
a jiné texty, Kalich, Praha 2010 (v 1. vyd. text Dopis na s. 80–83; v 2. vyd. na s. 84–87).



257

staly vedle zhudebněných básní Bondyho jedním z vrcholů české 
undergroundové hudby vůbec. Máme na mysli jednak novozákonní 
texty v pásmu Pašijové hry velikonoční (1978) a jednak texty Ladislava 
Klímy v pásmu nazvaném Jak bude po smrti (1979). Že obě dvě pásma 
evokovala momenty krajního ohrožení, obsahovala motivy kon-
frontace se smrtí a s nicotou, snad ani netřeba dodávat.267

[…] Domů, domů, tam čeká mě nádherná večeře!  /  Můj dům a  krám 
a žena!… / A náhle zaduněly zas klády, / ty zatloukat budou mě do země! // Já 
ubohý kramář Matyáš Lebermayer… / Nikdy jsem nespatřil hrůznější mrt-
volu – / sebe – jsem umrlec, zaznělo ve mně… / Není vše sen? Není vše – po-
smrtností? // Kol sebe les do nebe sahající, / strašlivý hrom, – druhý – / svíjím 
se do atomů a cítím, / že hluboko vrážen jsem do hnusné země. / A zaznělo: 

„Obešel já polí pět.“

Svého druhu vrcholem „undergroundové apokalyptiky“ však nej-
spíše byl Bondyho román Invalidní sourozenci z roku 1974.268 Dílo je 
v kontextu utopické, resp. spíše tzv. antiutopické, „dystopické“ lite-
ratury již dosti dobře známo, bylo o něm již vícekrát referováno, a to 
nejen v kontextu české literatury, ale díky překladům i v rámci ně-
mecké, italské a polské literární scény.269 V diskutovaném kontextu 
je zajímavé jako obraz života v „post-apokalypse“, kde jedině zřejmě 
je možno žít plnohodnotně. Je také evidentní, že jde o Bondyho 
reflexi života v „undergroundovém ghettu“, vlastně též o jeho apo-
teózu. Text díla je zcela naplněn vizemi, jež literární apokalyptice 
odpovídají doslova a do písmene. Tak hned úvodní, opět silně iro-
nicky pojatý motiv „mrtvoly světa“, dále obrazy „nebeské televize“, 

267] Brabencova aranžmá textů jiných autorů, které byly určeny pro Plastic People 
ke zhudebnění, vyšla v souborném vydání textů zhudebněných touto skupinou; 
viz The Plastic People of the Universe: Texty, Maťa, Praha 2001 (2., opr. a dopl. vydání).
268] Naposledy tiskem (4. knižní vydání): Bondy, Egon, Invalidní sourozenci, Akro-
polis, Praha 2012.
269] Viz: E. B., Fratelli invalidi, Eleuthera, Milano 1993; E. B., Die Invaliden Geschwis-
ter, Elfenbein, Heidelberg  1999; E.  B., Kuzyni inwalidzi [úryvek], in  Czeski under-
ground. Wybór tekstów z lat 1969–1989, Oficyna Wydawnicza ATUT, Wrocław 2008).



258

hrozba „stoupajících vod“ nebo často exponované motivy „radostné 
sebedestrukce“.

[…] Jako každé noci, i v této se otevírala nebesa. Zdržel se přece jen v poslední 
vesnici a nevolnost z něj trochu spadla. Šel domů za tmy strání nad vodou. 
Cesta mu byla pohodlná a známá, a tak se netečně díval před sebe a do nebe, 
kde se rozvíjel film, jehož obměny byly už tak nepodstatné, že kvůli nim ne-
stálo běžně za to chodit se na něj dívat. Uprostřed černé oblohy, z níž dávno 
vymizely měsíc i hvězdy, rozevřela se plamenná výheň, ale v šlehajícím ohni 
občas létaly podivné předměty, lidské údy a jakoby těla a hlavy, které ote-
víraly ústa a něco křičely, ale nebylo je pro dálku slyšet. Někdy se objevila 
v rámu plamenů jakoby nějaká tvář, ale byla zase tak veliká, že bylo vidět 
jen její bradu, ústa a špičku nosu, takže se nedalo říci, komu by mohla patřit. 
A jindy tam byla po několik měsíců po sobě vidět veliká zelená prdel. […]270

Ozvuky apokalyptických nálad ve smyslu reflexí „normalizačních“ 
let jsou ovšem též silně přítomny v textech autorů mladší under-
groundové generace, tj.  u  tzv.  „osmdesátníků“. Především jde 
o okruh samizdatového časopisu Revolver Revue, jenž byl založen 
v roce 1985, avšak řada jeho kmenových autorů debutovala v sami-
zdatu již na přelomu sedmdesátých a osmdesátých let.

Významným autorem této mladší generace byl básník a  pro-
zaik Petr Placák. Hlavní postava jeho prózy Medorek (samizdat 
z roku 1985)271 je tak trochu sebekarikaturou, ale současně i prototy-
pem lidské zrůdy či spíše „zrůdičky“, jaké zřejmě mají zabydlet zne-
lidštěný svět. Nabízí se např. srovnání s postavou Oskara z Grassova 
Plechového bubínku. Ostatní postavy Medorka také vykazují jen mi-
nimum skutečně lidských rysů; Placákova vize světa je obrazem ďá-
belského panoptika, bludiště, v němž snad jen „bláznům“ se může 
podařit přežít. A  opět v  duchu „normalizačního“ přehodnocení 

270] 4. vydání knihy (2012), s. 8.
271] Doposud tři vydání tiskem: 1. Placák, Petr, Medorek, Lidové noviny, Praha 1990; 
2. Placák, Petr, Medorek, Hynek, Praha 1997; 3. Placák, Petr, Medorek (anonymní ro-
mán), Plus, Praha 2010.



259

hodnot je i zde „černé“ často zaměňováno za „bílé“, tak např. kapi-
tola nazvaná „V hrobě“ vyznívá z celého díla snad nejveseleji, nejop-
timističtěji, byť končí masakrem. Motivy zániku a konce jsou ovšem 
časté i Placákových básních,272 např. v nedatovaném textu Havran:

[…] vznesl jsem se na svých obrovských černých křídlech / a dlouhými drápy 
svých opeřených nohou jsem se zachytil / na nejvyšší větvi největšího stro-
mu / zaryl jsem pařáty hluboko do jeho duše / zlostně jsem se ozval a slunce 
rychle zapadlo / vyšel pobledlý měsíc a na oblohu vypluly zlopověstné mra-
ky / přihrblé krysy konečně vylezly ze svých děr / červánky dohořívaly, smr-
duté zádušní svíce / seděl jsem na šibenici, ukolébán a usmířen / kam oko 
dohlédlo, obrovský zasněžený hřbitov.

J. H. Krchovský, dnes vedle Ivana Jirouse, Pavla Zajíčka a Egona 
Bondyho zřejmě nejvěhlasnější český undergroundový básník, vy-
tvořil dílo273 oplývající „zrůdnými“, „perverzními“ sny „vyvržen-
ce“, na této zemi „cizí bytosti“, pohrdající stávajícími hodnotami, 
artikulující svoji touhu po co nejbližším možném opuštění tohoto 
pozemského bytí. Toto Krchovského „ideové východisko“ je ovšem 
v jeho verších vždy vyvažováno mimořádně silnou dávkou sebe-
ironie a černého humoru, jež jeho pesimistickému agnosticismu 
vlastně dodává zcela novou spirituální dimenzi.

Pod bílou zdí / tmou zaštěkali psi… / přichází všední / temný výjev z apoka-
lypsy: // Za chvíli ozvěny / všech kroků odezní… / o úzkost opřeny / postavy 
obcházej / na cestě podél zdí / – křik rodící stařeny / ozývá se z parku / a synek 
tmy / debilní měsíc / uléhá do kočárku… / vytí psů vychází zespod / a ohlašuje 
dobu: / čas zavírání hospod / a otvírání hrobů…274

272] Výbor z Placákových samizdatových veršů vyšel ve svazku: Placák, Petr, Ob-
rovský zasněžený hřbitov, Torst, Praha 1995 (citovaný text zde na s. 47–48).
273] Obsáhlý autorský výbor z Krchovského samizdatové poesie vychází stále zno-
vu v dotiscích; poprvé jako: J. H. Krchovský, Básně, Host, Brno 1998.
274] Ze samizdatové sbírky Neklid (1980), in Krchovský, J. H., Básně sebrané, Host, 
Brno 2010, s. 19.



260

Sám proti plynům chráněn maskou / a uhýbaje před těly / dnes vyšel jsem si za 
procházkou… / obědy z oken smrděly / tak jako každou neděli / a v neprodyš-
ných rukavicích / jsem hladil děti v parku spící: / – proč pláčeš, larvo malinká? 
/ – má strach, odpoví maminka… / – že v masce jsem a v divném kroji?! / to 
budoucnosti, té se bojí / až nasráno má v peřinkách!275

U Luďka Markse, autora, jenž z mladší undergroundové generace byl 
nejvíce zasažen vlivem literatury fin de siècle, by bylo možno očeká-
vat, že téma konečného zániku bude jeho verších časté, ale kupodivu 
tomu tak není. Marksovy vize, sice plné pochmurných obrazů smrti 
a úpadku, jsou ponejvíce subjektivní, jsou to reflexe bytosti vržené 
do beznadějného světa, nacházející však – podobně jako Karásek, 
Brabenec či Jirous – naději v křesťanské víře, jejímž prostřednictvím 
snad lze konečnou zkázu odvrátit. Nečetné obrazy zničení jsou tak 
u Markse přítomny v textech, které se blíží modlitbám:

[…] Nad uzlem živých těl nad urnou ideálu / nad stokou pěnivou jež vyčerpala 
škálu / všech možných odstínů živého rozkladu / nad vězni střežícími svoji 
ohradu / nad masy otroků co líbají svůj bič / Ach Pane jestli jsi tu lůzu navždy 
znič / Já zmizel z města pryč před jeho rozkladem / jak bledý sklenobýl co mi je 
příkladem / co prospal staletí zde na hřebeni hor / hor v mračnech ztracených 
jež plynou do Bavor […]276

Smrt je v Marksových básních spíše symbolem, hrozbou, nikoli 
fatalitou:

[…] Nad mořským pobřežím se mraky v mlhu drtí / ve vzdušných korábech 
jak v branách věčnosti / v nichž stíny trýznících se ztrácí s vděčností / Jsou 
dosud vzpřímené zdi katedrály Smrti.277

275] Ze samizdatové sbírky Jarní elegie (1982), in  Krchovský, J. H., Básně sebrané, 
Host, Brno 2010, s. 44.
276] Úryvek z poémy Sklenobýl (1985), in Marks, Luděk, Stín svícnu, Vokno – Sdru-
žení na podporu vydávání časopisů, Praha 1994, s. 22–23.
277] Závěrečná strofa básně Chorál A-moll (1988), in Marks, Luděk, Stín svícnu, Vok-
no – Sdružení na podporu vydávání časopisů, Praha 1994, s. 30.



261

Ve verších Jáchyma Topola278 se objevují reflexe „barbara v městské 
džungli“, huxleyovského „divocha“ odmítajícího a priori „zákony“ 
majoritního obyvatelstva, které již nevykazuje rysy skutečných lidí.

prales // každý večer na mne zírá smrt / už mě má zahryzla se do podpaž-
dí / jak opička / jako kdybych život svůj vlek / jako flašinet / tamhle je mi-
lenka – / ale i ta je bláznivá / je to v rudé čáře / přes její zápěstí / že taky 
nepřežije / jsem tohle já? / ten nejlepší – / skrčenej břichomluvec? / pěstí 
zabiju psa / sem zabiják sem zabiják sem Indián / ba ne, nemocnej starej 
chlap co chrchlá / a brečí po cestě do schodů / a tak se nesvlíkám – viděla bys 
smrt / zahryzlou do podpaždí / v houštině chlupů / kde sem sám v sobě / jako 
v tobě jako v pralese279

právě teď // komety zjizvujou nebe / chladný vzduch mu ulevuje v porodních 
bolestech / už je má za sebou / teď může požírat svý děti / a já si musím dávat 
pozor / protože jde o všechno / číšník v zahradní restauraci / se zcela jistě 
považuje za poloboha / hbitě škrtá všechno co jsem si objednal / protože došly 
suroviny / slyším šepot / hlasitý otčenáš v jeho kurvích střevech / a ani necek-
nu / protože jde o všechno / muži spravedlnosti / jdou po stopě šíleného bás-
níka / nutili poetu / vláčet spisy pod hlavněmi samopalů / ale šílenec vlákal 
Ďáblovy roty do hor / a v nepřehledné roklině teď běsní měsíc / je slyšet údery 
kovu o kámen / sténání zraněných a svistot oštěpů / psancům jde o všechno / 
a i kolem mě se stahuje smyčka / protože jenom moje šílená láska / dovoluje 
zeměkouli / aby se otáčela tím zcela správným směrem […]280

Především v prozaické prvotině Jana Pelce, již s půvabnou ironií 
nazval její autor Děti ráje (1983), i když by spíše mohlo jít o „děti pek-
la“ (posléze se stala součástí trilogie s titulem …a bude hůř),281 se to 

278] Autorský výbor z  Topolovy samizdatové poesie vyšel ve svazku: Topol, Já-
chym, Miluju tě k zbláznění, Atlantis, Brno 1991; 2. vyd. Atlantis, Brno 1994.
279] Ze samizdatové sbírky Náhodnejch 23 (1985), in Topol, Jáchym, Miluju tě k zbláz-
nění, Atlantis, Brno, 1991, s. 14.
280] Ze samizdatové sbírky Krajina s Indiánama (1988), in Topol, Jáchym, Miluju tě 
k zbláznění, Atlantis, Brno, 1991, s. 84-85.
281] Pelcův prozaický text Děti ráje (2. díl trilogie …a bude hůř, zřejmě však psán 



262

hemží bytostmi, které pro „normální lidi“ jsou jen „zrůdami“, spo-
lečenskou škodnou, polozvířaty, ač de facto je tomu – opět v reflexi 

„normalizační“ přetvářky – právě naopak. Svět „normálních lidí“ je 
v Pelcově podání místem naprosto odcizeným, prázdným, bezútěš-
ným; pouze v „pekle“ zavržených je možno najít autentické pocity, 
ovšem opět za cenu častého vykročení směrem k sebedestrukci.

Do kontextu mladší undergroundové generace vlastně paradoxně 
patří i vrcholná básnická sbírka „otce zakladatele“ českého under-
groundu – Ivana Martina Jirouse. Jak známo, své Magorovy labutí 
písně282 psal Jirous v letech 1981–84 ve vězení a vlastně teprve jimi 
se stal nejprve v souvislostech undergroundové literatury a posléze, 
v devadesátých letech, též v celku české literatury, známým jako 
básník, a to básník par excellence. O Jirousových Labutích písních bylo 
již hodně psáno,283 málo však o motivech zkázy, zániku a zmaru ve 
sbírce obsažených. Jistěže bychom takovýchto motivů v Labutích 
písních našli více, avšak vysloveně apokalyptické nálady tu lze najít 
stěží:284 na to je Jirousova poesie příliš katolicky „zemitá“, resp. její 

jako první v pořadí) vyšel tiskem poprvé v pařížském exilovém časopise Svědectví 
(roč. XVIII, č. 72, 1984, s. 673–724), a teprve následně byl v Československu publiko-
ván v různých samizdatech; kompletní trilogie, v redakčně neupravovaném znění, 
vyšla až v roce 2000 (Maťa, Praha).
282] Viz souborné vydání Jirousovy poesie: Jirous, I. Martin, Magorova summa, cel-
kem tři vydání Torst, Praha 1998, 2007, 2015. Nejobsáhlejší a kompletní je třetí vy-
dání ve třech svazcích.
283] Jedna studie za všechny: Trávníček, Jiří, „Běsy a stesky kajícníkovy“, in Poezie 
poslední možnosti, Torst, Praha 1996.
284] Sporadické ozvuky „apokalypsy“ v  Magorových labutích písních jsou neutra-
lizovány ironií či hyperbolou, zbaveny obecného dopadu zkonkrétněním obrazu, 
případně nabývají podoby „dialogu s  Bohem“, de facto modlitby, jejímž prostřed-
nictvím vlastně autor o odvrácení zkázy prosí. Tak např. čtyřverší: Ví v Pelhřimo-
vě kdejaký buran / Křemešník zbourají našli tam uran // Vyslyšet přání ať Pán Bůh dá 
mi / aby ho našli pod Hradčanami (Magorova summa, 2015, 1. sv., s. 494), případně část 
básně s incipitem: V neštěstí se vždycky hbitě: […] Bože je teprv poledne / nebo pad na 
svět soumrak už? / Je bomba jenom velký nůž? / Poslední listí vítr rve / na dvoře z hlohů 
nebo se / zazelenají poznovu? […] (Magorova summa, 2015, 1. sv., s. 329).



263

křesťanství je vším, jenom ne touhou po náhlé ontologické změně 
nastavší po všeobecné zkáze. Ovšem již jen skutečnost, že Jirousova 
spirituální poesie vznikala během autorova uvěznění v nejtěžším 
československém žaláři, který měl již některé rysy likvidačního 
pracovního tábora, je sama o sobě dosti výmluvná.

Co se celku „undergroundové apokalyptiky“ týče, nabízí se srovnání 
s literárním dílem autora, jenž do tohoto okruhu rozhodně nepat-
řil, jakkoli byl třeba vedle Ladislava Klímy, Josefa Váchala či Jakuba 
Demla vnímán jako svého druhu magnus parens undergroundové 
literatury. Toto dílo může totiž posloužit mj. i jako důkaz toho, že 
apokalyptika nebyla jen výsadou jakýchsi undergroundových bláz-
nů, ale že vskutku pravděpodobně byla adekvátní reflexí „norma-
lizačních“ let. Jde o Příliš hlučnou samotu Bohumila Hrabala, jejíž 
první varianta byla napsána v letech 1973–74,285 tj. vlastně ve stejné 
době jako nejreprezentativnější texty první vlny undergroundové 
literatury, a přitom prokazatelně nezávisle na ní. Spěcháme dodat, 
že zde nikterak nejde o to srovnávat umělecké kvality Hrabalova 
textu s různými „primitivistickými“ projevy undergroundových 

„barbarů“, neřkuli o stanovení časové priority. Nutno však zdůraznit 
řadu shod motivických:

Nacházíme zde obdobné reflexe krize, beznaděje postihují-
cí nejen českou společnost let padesátých, potažmo spíše ovšem 
let sedmdesátých, ale také artikulace obecně lidské, ba přímo 
vesmírné beznaděje. Registrujeme i  tutéž paradoxní radost-
nost, jíž je dosahováno třeba i  za cenu sebedestrukce, jsme 
konfrontováni s  reflexemi pocitů společenského psance a  ko-
nečně zde nacházíme i  obdobné, vskutku až apokalypticky vy-
znívající vize jakéhosi „posledního soudu“, naznačeného ve slo-
vech Kristových, Buddhových a Lao c’ových. Nelze si nevšimnout 
ani silné dávky ironie a sebeironie: tyto stylistické, ale vlastně 

285] Tato (přibližná) datace je uvedena v ediční poznámce (s. 243) k 9. svazku Se-
braných spisů Bohumila Hrabala – Hlučná samota (Pražská imaginace, Praha 1994), 
jejímž autorem je Milan Jankovič.



264

i noetické postupy jsou Hrabalovi stejně tak blízké jako většině au-
torů undergroundových.

Příliš hlučná samota je ovšem v  souvislostech Hrabalova díla 
textem – tedy alespoň co se enumerovaných motivů týče – spíše 
ojedinělým. Mnoho motivů je v tomto textu shodných s motivy 
undergroundových autorů, ale zcela tu chybí motiv oné „post-apo-
kalyptické“ životní šance, jak jej využil a maximálně zúročil prak-
ticky ve stejné době jeho někdejší druh a literární souputník Egon 
Bondy v Invalidních sourozencích, motiv, jenž byl zřejmě ohlasem 
života v „undergroundovém ghettu“.

O tom, zda tato literární dimenze u Hrabala chybí proto, že mu 
v sedmdesátých letech bylo undergroundové společenství již nepří-
stupno, je jistě možno jakkoli spekulovat, faktem však zůstává, že 
od poloviny sedmdesátých let až do sklonku let osmdesátých vlast-
ně Hrabal ve svých nových textech jen intenzivně varioval evokace 
více či méně idealizované minulosti a na drastické výpovědi oné 
profetické, apokalyptické naléhavosti Příliš hlučné samoty zcela re-
zignoval. Že by mu něco takového tehdy v Československu nemohlo 
tiskem vyjít, je zase jiná záležitost.

duben 2009



 
Obsah 

Úvodem  /5
Od avantgardy přes podzemí do undergroundu – skupina edice Půlnoc  

1949–1955 a undergroundový okruh Plastic People 1969–1989  /7
K bibliografii edice Půlnoc  /71
Boudník jako slovesný tvůrce a jeho samizdatová edice  

Explosionalismus  /93
Nástin periodizace tvůrčích etap v Bondyho raném básnickém díle  /111
Morgenstern a Bondy  /139
Bondyho Legendy a Příšerné příběhy  /153
Evokace, inspirace, dedikace – zmínky o Honze Krejcarové v díle Egona 

Bondyho  /179
Podzemí a underground – postavení undergroundové komunity v české 

společnosti 70. a 80. let a specifické hodnoty undergroundové  
kultury  /191

Umělecké experimenty hudebníků českého undergroundu  /209
Motivy „apokalypsy“ jakožto významný prvek undergroundové literatury 

doby „normalizace“  /243
Samizdatové publikace v Československu v letech 1948–1989, jejich typy 

a funkce  /265
Invalidní sourozenci a jejich religiozní motivy  /305
Charta 77 a underground  /317
Egon Bondy – apologeta a teoretik českého undergroundu  /343
Vliv Otokara Březiny na Egona Bondyho?  /361
Jirousova Zpráva o třetím českém hudebním obrození – vznik, struktura 

a funkce  /387
Magorovy básnické parafráze  /417

- - - - - - - - - - - - - - - - - -  - - - - - - - - - - - -



Literární dílo největšího mystifikátora českého undergroundu  /429
Milan Kozelka jako literární autor  /445
Svědectví Josefa Vondrušky  /463

Bibliografie  /481
Hudební nahrávky  /511
Dokumentární filmy  /514
Jmenný rejstřík  /517
Ediční poznámka  /539


